
1 
 

 

 

 

Дорогие братья и сестры, 

Святейший Отец Франциск призвал Церковь начать путь 
обновления веры, углубления понимания нашей принадлежности к 
Матери-Церкви, а также осознания своей, личной доли 
ответственности за Нее. Включиться в этот процесс, названный 
«синодальным путем», призваны как священнослужители, так и 
миряне.  

Во многих странах Католическая Церковь имеет глубокие корни и 
богатую историю, что выразилось в многообразии структур, 
принадлежащих Ей в подобных странах: это, прежде всего, сотни 



2 
 

приходов, епархий, а также церковных школ, больниц, 
благотворительных организаций и т.д., посредством которых 
Церковь осуществляет Свою главную миссию – провозглашение 
Евангелия и служение Христу в людях.  

В Азербайджане, несмотря на то что история Церкви в этой стране 
уходит в древность, формы присутствия Католической Церкви не 
столь многообразны. У нас все гораздо проще и скромнее. Однако 
это не означает, что призыв Папы Франциска к синодальности, то 
есть к соборному пути, нас не касается.  

Чтобы лучше понять, чем в действительности является синодальный 
путь, и сделать, с Божьей помощью, лишь несколько небольших, но 
важных шагов в этом направлении, мы предлагаем вам эту скромную 
публикацию. В ней вы найдёте молитву о Синоде, которою молятся 
наши братья и сестры по всему миру, а также некоторую основную 
информацию о том, что такое синодальность и как мы можем 
совместно, с учетом наших реалий, ответить на призыв Святейшего 
Отца.     

Нам кажется, что именно в это время пандемии, которая во многом 
отдалила нас друг от друга, ограничила многие формы нашей 
деятельности и благочестия, нынешний синод мог бы помочь нам 
перезапустить нашу личную и общую духовную жизнь. Как мы 
можем это сделать? Об этом нам следует просить Духа Святого, и 
Он непременно откроет нам пути, через голос нашей совести, через 
освящение нашего разума.  

Дорогие братья и сестры,  

Я рассчитываю на каждого из вас и заранее благодарю за ваш вклад 
и предложения на этом епархиальном этапе синодального процесса, 
которые могли бы помочь сделать служение Католической Церкви в 
нашей стране более эффективным. 

С любовью в Иисусе Христе,  

ваш епископ Владимир. 

В городе Баку, 1.2.2022  



3 
 

 
 
Содержание: 

(материалы взяты из Подготовительного документа к Синодальному 
пути - Ради синодальной Церкви: общение, участие и миссия) 

1. Молитва о Синоде 
2. Призыв «идти вместе» (I. глава) 
3. Слушать Священное Писание - Иисус, народ, апостолы (из III. 

главы) 
4. Слушать Священное Писание - Двойная динамика обращения: 

Пётр и Корнилий (Деян 10) (из III. главы) 
5. Ключевой вопрос (из IV. главы) 
6. Разные проявления синодальности (из IV. главы) 
7. Десять тем для углубления (из IV. главы) 

  



4 
 

 
 
Молитва о Синоде: 
Adsumus Sancte Spiritus 
 
Мы пред Тобою, Святой Дух, 
мы собрались во имя Твое. 
Ты, наш верный Советник, 
приди к нам, 
пребудь с нами, 
войди в наши сердца. 
Научи нас, куда нам идти; 
покажи нам, как мы можем достичь цели. 
Не позволь нам, 
слабым и грешным, 
потерять ориентир. 
Не допусти, чтобы неведение вело нас по ложному пути. 
Дай нам дар распознания, 
чтобы в своих действиях 
мы не руководствовались предубеждениями и ложными 
соображениями. 
Веди нас к единству в Тебе, 
чтобы мы не сбились с пути истины и справедливости, 
но в нашем паломничестве стремились к вечной жизни. 
Этого мы просим у Тебя, 
действующего во все времена и повсюду 
в общении с Отцом и Сыном 
во веки веков. Аминь 

  



5 
 

Призыв «идти вместе» 

4. Синодальный путь происходит в историческом контексте, для 

которого характерны эпохальные изменения в жизни общества и Церкви, 

и который невозможно игнорировать: в сложности этого контекста, в его 

напряжённости и противоречиях мы призваны «различать знамения 

времён и истолковывать их в свете Евангелия» (GS, 4). Здесь показаны 

некоторые элементы глобального контекста, наиболее тесно связанные 

с темой Синода, но картина должна быть дополнена и обогащена на 

местном уровне.  

 

5. Глобальная трагедия пандемии Covid-19 «мгновенно возродила 

ощущение того, что мы — мировое сообщество, что все мы в одной лодке, 

где проблемы одного человека являются проблемами всех и каждого. Мы 

осознали, что никто не спасётся в одиночку. Мы можем спастись только 

вместе» (FT, 32). В то же время пандемия предельно ясно выявила уже 

существующие неравенство и несправедливость: человечество все 

больше страдает от потрясений в результате процессов массификации и 

фрагментации; бедственные условия, в которых живут мигранты во всех 

регионах мира, свидетельствует о том, насколько высоки и крепки 

барьеры, разделяющие единую человеческую семью. Энциклики Laudato 

si’ и Fratelli tutti показывают глубину разломов, которыми изрыты пути 

человечества. Опираясь на этот анализ, мы можем вместе подготовиться 

к тому, чтобы услышать вопль бедных и стон земли, и распознавать 

семена надежды на будущее, которую Святой Дух рождает и в наше 

время: «Творец нас не оставляет, Он никогда не делает шаг назад в своём 

замысле любви, не раскаивается в том, что сотворил нас. У человечества 

всё ещё есть возможность сотрудничать ради созидания общего дома» 

(LS, 13).  



6 
 

6. Эта ситуация, объединяющая, несмотря на большие различия, всё 

человеческое сообщество, бросает вызов способности Церкви 

сопровождать людей и общины, чтобы вместе переосмыслить опыт 

страданий и скорби, которые они прятали за ложной безопасностью, и 

пробуждать надежду и веру в благость Творца и Его творения. Однако мы 

не можем скрывать, что сама Церковь столкнулась с недостатком веры и 

коррупцией внутри себя. В особенности мы не должны забывать 

страдания, пережитые несовершеннолетними и уязвимыми взрослыми 

«из-за сексуального насилия и злоупотреблений властью и совестью, 

совершённых большим числом клириков и богопосвященных лиц»1. Мы 

призваны «как Народ Божий принять на себя боль наших братьев, 

раненных плотью и духом»2. Долгое время Церковь не могла в должной 

мере услышать вопль жертв. Речь идёт о глубоких ранах, которые с 

трудом заживают, и за которые никогда не будет достаточно просить 

прощения. Они являются препятствием, часто трудно преодолимым, на 

пути «движения вместе». Вся Церковь призвана преодолевать бремя 

культуры, пропитанной клерикализмом, которую она унаследовала в 

силу своей истории, и структуры управления, в которые вписаны разные 

формы злоупотребления (властью, совестью, деньгами и 

сексуальностью). Покаяние и обращение Церкви немыслимо без 

активного участия всех членов, составляющих Народ Божий3. Будем 

вместе просить у Господа «благодати обращения и внутреннего 

помазания, чтобы пред лицом подобных преступлений и 

злоупотреблений выразить наше покаяние и решимость мужественно 

бороться с ними»4.   

 
1 ПАПА ФРАНЦИСК, Послание Народу Божию (20 августа 2018 года), введение. 
2 Там же, 2. 
3 Ср. там же. 
4 Там же. 



7 
 

7. Несмотря на нашу неверность, Святой Дух продолжает действовать в 

истории и являть Свою животворящую силу. Именно из этих ран, 

нанесенных всеми видами страданий человеческого сообщества и 

Народа Божия, рождаются новый язык веры и новые подходы, способные 

не только ставить вопросы с богословской точки зрения, но и посреди 

испытаний заново прокладывать пути христианской и церковной жизни. 

Вселяет большую надежду тот факт, что многие Церкви уже начали 

проводить встречи и более или менее структурированные консультации 

Народа Божия. Там, где эти процессы были организованы в духе 

синодальности, вновь пробуждается чувство Церкви, и ощущение общей 

сопричастности придает новый импульс церковной жизни. Желание 

молодёжи играть более заметную роль в жизни Церкви, как и призывы к 

тому, чтобы больше ценить роль женщин и различных новых форм 

участия в миссии Церкви, уже были отмечены Синодальными 

ассамблеями в 2018 и 2019 годах. В этом же ключе следует воспринимать 

недавнее установление служения мирян-катехизаторов и открытие 

доступа женщинам к служениям чтецов и аколитов.   

 

8. Невозможно игнорировать многообразие условий, в которых живут 

христианские общины в разных регионах мира. Наряду со странами, где 

Церковь включает большинство населения и представляет собой 

культурный контекст для всего общества, есть страны, в которых 

католики являются меньшинством. В некоторых из них католики, вместе 

с другими христианами, испытывают различные формы гонений, иногда 

очень жестоких, вплоть до мученичества. С одной стороны, 

господствующий секулярный менталитет, стремящийся вытеснить 

религию из общественного пространства, а с другой стороны, 

религиозный фундаментализм, презирающий свободу других, 



8 
 

подпитывают разные формы нетерпимости и насилия. Это негативно 

сказывается в том числе и на христианских общинах и их отношениях с 

обществом. Нередко и сами христиане ведут себя так же, вызывая споры 

и разделения, в том числе и внутри Церкви. В равной степени необходимо 

иметь в виду то, как на жизни христианской общины и её отношениях с 

обществом отражаются этнические, расовые, кастовые разделения и 

другие формы социальной стратификации и культурного и структурного 

насилия. Эти ситуации оказывают глубокое влияние на наше понимание 

выражения «идти вместе» и на конкретные возможности его 

осуществления.    

 

9. В этом контексте синодальность представляет собой магистральный 

путь для Церкви, призванной к обновлению под действием Святого Духа 

и благодаря слушанию Слова. Насколько Церковь и её институции будут 

способны по-новому исполнять свою миссию зависит в значительной 

степени от её решимости запускать процессы слушания, диалога и 

совместного распознавания, в которых все и каждый могут участвовать и 

вносить свой вклад. Одновременно наш выбор в пользу «движения 

вместе» — это пророческое знамение для всего человеческого 

сообщества, которое нуждается в общем проекте, направленном на благо 

всех людей. Церковь, способная к общению и братству, к участию и 

субсидиарности, верная тому, что она возвещает, сможет быть на стороне 

бедных и помочь им быть услышанными. Для «движения вместе» 

необходимо позволить Святому Духу просветить нас в истинно 

синодальном мировоззрении, с храбрыми и свободными сердцами входя 

в процесс обращения, без которого невозможно «непрестанное 

преобразование, в котором она [Церковь] постоянно нуждается, будучи 

установлением человеческим и земным» (UR,6; EG, 26).  



9 
 

Слушать Священное Писание 

Иисус, народ, апостолы 

17. Есть одна сцена, которая, в своей фундаментальной структуре, 

выступает как константа того, каким образом Иисус открывает себя во 

всем Евангелии, возвещая пришествие Царства.  В ней, по сути, трое 

действующих лиц (плюс еще одно). Первое — это, естественно, сам Иисус, 

абсолютный главный герой. Принимая на Себя инициативу, Он сеет слова 

и знамения приближения Царствия без всякого лицеприятия (ср. Деян 

10,34). Разными способами Иисус оказывает особое внимание 

«отделенным» от Бога и «отчужденным» от общины (грешникам и 

бедным, на языке Евангелия). Своими словами и действиями Он 

предлагает освобождение от зла и обращение к надежде, во имя Отца и 

силой Святого Духа. Несмотря на разнообразие призывов и ответных 

реакций на предложение Господа, их объединяет общая характеристика 

— это то, что вера всегда пробуждается как ответ на признание ценности 

человека: их мольба услышана, в беде они находят помощь, их готовность 

оценена, их достоинство подтверждается взглядом Бога и 

восстанавливается через возвращение в общину.  

 

18. Благая весть о спасении, в действительности, не могла бы быть 

принята без постоянной открытости Иисуса к широкой аудитории, 

которая в Евангелии обозначается как «народ», то есть, в данном случае, 

общность людей, следующих за Ним на протяжении всего пути. Они идут 

за Ним в надежде увидеть знамение или услышать слово спасения: это и 

есть второй участник этой сцены Откровения. Евангельская весть 

адресована не только некоторым просвещенным или избранным. 

Собеседник Иисуса — это «народ», ведущий обычный образ жизни, 



10 
 

«просто человек», которому Он сообщает дар Божий и призыв к спасению. 

Удивляя и даже возмущая свидетелей, Иисус воспринимает как 

собеседников всех, кто является частью толпы: выслушивает 

эмоциональные жалобы хананеянки (ср. Мф 15, 21-28), которая 

отказывается принять, что она исключена из числа тех, кому Он несёт  

благословение; Он беседует с самаритянкой (ср. Ин 4,1-42), несмотря на 

её двусмысленное религиозное и социальное положение; Он ожидает 

свободного и благодарного поступка веры от слепорождённого (ср. Ин 9), 

которого официальная религия вынесла за периметр благодати.  

 

19. Одни следуют за Иисусом явно, открывая для себя верность 

ученичества, тогда как других Он призывает вернуться к обычной жизни: 

однако все они свидетельствуют о силе спасшей их веры (ср. Мф 15,28). 

Среди тех, кто последовал за Иисусом, выделяются апостолы, которых Он 

призывает с самого начала, чтобы они стали авторитетными 

посредниками в отношениях между народом и Откровением и 

приблизившимся Царством Божиим. Этот третий участник выходит на 

сцену не в результате исцеления или обращения, но исключительно 

благодаря призванию Иисуса. Избрание апостолов — это не привилегия 

особого положения власти и отделенности от других, но благодать 

служения благословения и общения, обращенного ко всем. Благодаря 

дару Духа Воскресшего Господа, они должны охранять место Иисуса, не 

заменяя Его: не «фильтровать» Его присутствие, а помогать встрече с 

Ним. 

 

20. Иисус, народ во всем его разнообразии, и апостолы: вот образ и тайна, 

которые следует созерцать и постоянно углублять, чтобы Церковь все 



11 
 

больше становилась тем, чем она по сути является. Никто из трёх 

участников не может уйти со сцены. Если нет Иисуса, если Его место 

занимает кто-то другой, Церковь превращается в общение между 

апостолами и толпой, и этот диалог закончится преследованием 

интересов политических игр. Без апостолов, уполномоченных Иисусом и 

наученных Духом, прервётся связь с евангельской истиной, и все, что 

останется народу, — это какой-то миф или идеологии об Иисусе, 

независимо от того, примет он его или отвергнет. А без народа 

отношения апостолов с Иисусом выродятся в секту, замкнутую на себе 

религию, и благовестие утратит свой свет, происходящий только от 

откровения Бога, Который обращается к каждому человеку лично, 

предлагая Своё спасение.    

 

21. Существует еще «иной» участник, антагонист, вносящий на сцену 

дьявольское разделение между тремя другими. Перед лицом пугающей 

перспективы креста некоторые ученики отдаляются, и народ меняет свое 

отношение к Иисусу. Ловушка, разделяющая и потому губительная для 

совместного пути, проявляется либо в разных формах религиозного 

ригоризма, моральных требований, более строгих, чем те, которые 

предъявляет сам Иисус, либо как обольщение мирской политической 

мудростью, которая считает себя более эффективной, нежели 

различение духов. Чтобы избежать обмана «четвертого участника» 

необходимо постоянное обращение. В этом отношении показательным 

является эпизод с центурионом Корнилием (ср. Деян 10), который 

предшествовал Иерусалимскому «собору» (ср. Деян 15), являющемуся 

отправной точкой для синодальной Церкви. 

 

  



12 
 

Слушать Священное Писание 

Двойная динамика обращения: Пётр и Корнилий (Деян 10) 

22. В первую очередь этот эпизод рассказывает об обращении Корнилия, 

получившего своего рода личное откровение. Корнилий — язычник, 

предположительно римлянин, центурион (младший офицер) 

оккупационных войск, чья профессия связана с жестокостью и насилием. 

Тем не менее, он молится и даёт милостыню, то есть заботится о своих 

отношениях с Богом и о нуждах ближних. И вот внезапно ему является 

ангел, зовёт его по имени и призывает его послать —глагол миссии! — 

своих слуг в Иоппию, чтобы позвать — глагол призвания! — Петра. В 

итоге текст рассказывает об обращении Петра, которому в тот же самый 

день было видение, в котором голос приказал ему убить и съесть 

животных, некоторые из которых были нечистыми. Его ответ решителен: 

«Нет, Господи!» (Деян 10,14). То есть, Петр признаёт, что это Господь 

говорит с ним, но тем не менее резко возражает, потому что приказ 

уничтожает заповеди Торы, отказаться от которых для него невозможно 

в силу его религиозной идентичности, которая подразумевает 

избранность и инаковость по отношению к другим народам.  

 

23. Апостол пребывает в глубоком смущении, и пока он спрашивает себя 

о смысле произошедшего, приходят мужчины, отправленные Корнилием, 

на которых Святой Дух указывает как на своих посланников. Пётр 

отвечает им словами, напоминающими о словах Иисуса в Гефсиманском 

саду: «Я тот, которого вы ищете» (Деян 10,21). Это было истинное и 

глубокое обращение, болезненный и одновременно безмерно 

плодотворный выход за пределы собственных культурных и 

религиозных категорий: Петр соглашается есть вместе с язычниками 



13 
 

пищу, которую всегда считал запретной, и признает ее как орудие жизни 

и общения с Богом и с другими. Во встрече с людьми, приняв их, пойдя 

вместе с ними и войдя в их дома, Петр открывает смысл видения: нет 

человека недостойного в глазах Бога, и различия, установленные через 

избрание, означают не исключительное предпочтение, а напротив — 

служение и свидетельство вселенского масштаба. 

 

24. Как Корнилий, так и Пётр вовлекают других людей на пути своего 

обращения, делая их спутниками. Апостольство исполняет волю Божию, 

созидая общину, разрушая стены, способствуя встрече. Слово играет 

центральную роль во встрече между двумя героями. Сначала Корнилий 

делится пережитым им опытом. Пётр слушает его и затем берёт слово. Он 

рассказывает, в свою очередь, о произошедшем с ним, и свидетельствует 

о близости Господа, который идёт навстречу каждому человеку, чтобы 

освободить его от того, что делает его пленником зла и унижает его 

человечность (ср. Деян 10,38). Способ сообщения, избранный Петром, 

похож на тот, что он выберет, когда в Иерусалиме обрезанные будут 

упрекать его и обвинять в том, что он отошёл от традиционных норм. Они 

целиком сосредоточены на них, не обращая внимание на излияние Духа: 

«Ты ходил к необрезанным и ел с ними» (Деян 11,3). В этой ситуации 

конфликта Пётр рассказывает о том, что с ним случилось и о своей 

реакции замешательства, непонимания и сопротивления. Именно это 

поможет его собеседникам, изначально агрессивным и упрямым, 

услышать его и принять случившееся. Писание поможет понять смысл, 

как это позже произойдёт во время Иерусалимского «собора», в процессе 

распознавания, то есть совместного слушания Духа.  

 



14 
 

Ключевой вопрос 

26. Ключевой вопрос, которым руководствуется эта (синодальная) 

консультация, как уже упоминалось во введении, таков: 

 

Если в синодальной Церкви, возвещающей Евангелие, все «идут 

вместе», то каким образом это «движение вместе» 

осуществляется сегодня в моей собственной поместной Церкви? 

Какие шаги Дух приглашает нас сделать, чтобы мы могли 

возрастать в нашем «движении вместе»? 

 

Чтобы ответить на этот вопрос, все вы приглашены: 

а) спросить себя, какой опыт вашей поместной Церкви приходит вам в 

голову в первую очередь в связи с этим ключевым вопросом; 

б) глубже пересмотреть этот опыт: вызывает ли он радость? С какими 

трудностями и препятствиями вы встретились? Какие раны открылись? 

Какие идеи родились? 

в) собрать плоды, чтобы поделиться ими: где в этом опыте звучит голос 

Духа? О чем Он нас просит? Какие вещи нужно сохранить? Что нужно 

изменить? Какие шаги предпринять? В чем мы согласны друг с другом? 

Какие пути открываются для нашей поместной Церкви? 

 

  



15 
 

Разные проявления синодальности 

27. В молитве, размышлении и обсуждении вокруг ключевого вопроса 

важно иметь в виду три уровня, в которых синодальность проявляется 

как «основополагающее измерение Церкви»5: 

• план «стиля», в котором Церковь обыкновенно живёт и действует, и 

который выражает её природу как Народа Божия, идущего вместе и 

созванного Господом Иисусом силой Святого Духа для провозглашения 

Евангелия. Этот стиль осуществляется «в совместном слушании Слова и 

священнопраздновании Евхаристии, братском общении, взаимной 

ответственности и в участии всего Народа Божия, на разных уровнях и в 

распределении различных служений и ролей, в жизни и миссии Церкви»6;  

• план церковных структур и процессов, определённых с богословской и 

канонической точек зрения, в которых синодальная природа Церкви 

выражается на местном, региональном и вселенском уровнях; 

• план синодальных процессов и событий, для которых Церковь 

созывается компетентной властью в соответствии с особыми 

процедурами, предписанными церковной дисциплиной.  

 

Хотя по логике эти три плана различны, они неразрывно связаны друг с 

другом и должны осуществляться согласованно, поскольку иначе 

представляют собой дурное свидетельство и подрывают доверие к 

Церкви. Действительно, если стиль синодальности не воплощается в 

структурах и процессах, он деградирует с уровня намерений и желаний 

 
5 МЕЖДУНАРОДНАЯ БОГОСЛОВСКАЯ КОМИССИЯ, Синодальность в жизни и миссии Церкви, 
70. 
6 Там же. 



16 
 

до уровня риторики, тогда как процессы и события, не вдохновляемые 

соответствующим стилем, становятся пустой формальностью.  

 

28. Кроме того, в процессе переоценки своего опыта, необходимо иметь в 

виду, что «движение вместе» может быть понято с двух разных, хотя и 

тесно связанных точек зрения. Первая смотрит на внутреннюю жизнь 

поместных Церквей, на отношения между составляющими их субъектами 

(прежде всего, между верующими и их пастырями, в том числе 

посредством органов, предусмотренных канонической дисциплиной, 

включая епархиальный синод) и общинами, в которые они 

объединяются (в особенности приходы). Сюда же относятся связи 

епископов между собой и с Епископом Рима, в том числе посредством 

органов синодальности (Синоды епископов, советы и ассамблеи 

иерархов Церквей sui iuris, конференции епископов вместе с их 

национальными, международными и континентальными 

объединениями). Сюда включаются также те способы, которыми каждая 

поместная Церковь интегрирует различные формы монашеской и 

посвященной Богу жизни, ассоциации и движения мирян, различные 

церковные и образовательные учреждения (школы, больницы, 

университеты, фонды, благотворительные организации, и т.д.) Наконец, 

эта перспектива охватывает также отношения и общие инициативы с 

братьями и сестрами других Церквей и христианских общин, с которыми 

нас объединяет общее Крещение.  

 

29. Вторая перспектива обращает внимание на то, каким образом Народ 

Божий идёт вместе со всем человечеством. Мы смотрим на состояние 

отношений, диалога и возможных совместных инициатив с верующими 



17 
 

других религий, с людьми, далёкими от веры, а также с отдельными 

социальными группами и учреждениями (мир политики, культуры, 

экономики, финансов, труда, профсоюзов, негосударственные и 

некоммерческие организации, народные движения, различные 

меньшинства, бедные и отверженные люди и т.д.). 

 

  



18 
 

Десять тем для углубления 

30. Чтобы помочь консультациям и сделать их более плодотворными, мы 

предлагаем следующие десять основных тем, в которых соединяются 

разные аспекты «живой синодальности». Эти темы должны быть 

адаптированы к разнообразным местным обстоятельствам, и по мере 

необходимости их следует объединять, объяснять, упрощать, углублять, 

всегда обращая особое внимание на тех, кому труднее всего участвовать 

и отвечать: Руководство (Vademecum), сопровождающее этот 

Подготовительный документ, предлагает для этого инструменты, 

подходы и подсказки, чтобы различные темы вдохновляли конкретные 

моменты молитвы, формации, размышления и обмена. 

 

I. СПУТНИКИ 

В Церкви и в обществе мы идем одной дорогой, рядом друг с другом. Кто те 

люди, которые идут вместе с нами в нашей поместной Церкви? Кого мы 

имеем в виду, когда говорим: «наша Церковь»? Кто просит нас о том, 

чтобы идти вместе с нами? Кто наши спутники, включая и тех, кто 

находится за видимыми границами Церкви? Каких людей или группы мы 

оставляем «на обочине», намеренно или случайно? 

 

II. СЛУШАТЬ 

Слушать — это первый шаг, но он требует открытости разума и сердца, 

без предрассудков. Кого в нашей поместной Церкви мы обязаны слушать? 

Насколько услышаны миряне, особенно молодежь и женщины? 

Насколько оценен вклад посвященных Богу мужчин и женщин? Какое 

место имеет голос меньшинств, отверженных и исключенных? Удаётся 



19 
 

ли нам видеть стереотипы и предрассудки, которые мешают нам 

слушать? Как мы слушаем в тех социальных и культурных 

обстоятельствах, в которых мы живём? 

 

III. БРАТЬ СЛОВО 

Все приглашены говорить мужественно и откровенно, то есть свободно, 

правдиво и с любовью. Как мы содействуем тому, чтобы внутри общины и 

её органов присутствовал свободный и честный стиль общения, без 

двуличия и приспособленчества? Как мы говорим в обществе, частью 

которого являемся? Как и когда нам удаётся сказать то, что у нас на 

сердце? Каковы отношения Церкви с медиа (не только католическими)? 

Кто говорит от имени христианской общины и как эти люди были 

выбраны?  

 

IV. СВЯЩЕННОПРАЗДНОВАНИЕ 

«Идти вместе» возможно только если мы вместе слушаем Слово и 

участвуем в Евхаристии. Каким образом молитва и литургия 

вдохновляют и направляют наше «движение вместе»? Как они влияют на 

самые важные наши решения? Каким образом мы поддерживаем 

активное участие всех верующих в литургии и в осуществлении 

святительского служения Церкви? Какое место занимают служения 

чтецов и аколитов? 

 

 V. СОВМЕСТНАЯ ОТВЕТСТВЕННОСТЬ ЗА МИССИЮ 

Синодальность служит миссии Церкви, участвовать в которой призваны 

все её члены. Насколько мы сознаем, что все мы — ученики и миссионеры? 



20 
 

Каким образом все крещёные приглашаются быть «главными героями» 

миссии Церкви? Каким образом община поддерживает своих членов, 

занятых служением обществу (в социальных и политических 

начинаниях, в научных исследованиях и преподавании, в защите прав 

человека и в заботе об общем доме и т.д.?) Какую помощь они получают, 

чтобы исполнять эти обязательства в логике миссии? Как происходит 

распознание и принятие решений, связанных с миссией и участием в ней? 

Насколько разные традиции интегрированы и адаптированы в 

синодальном стиле, чтобы христианское свидетельство было более 

действенным? Как происходит сотрудничество на территориях, где 

присутствуют разные Церкви sui iuris? 

 

VI. ДИАЛОГ В ЦЕРКВИ И ОБЩЕСТВЕ 

Диалог — это путь постоянства, который включает в себя также 

молчание и страдание, но который способен собрать воедино опыт людей 

и народов. Какие места и способы диалога есть в нашей поместной 

Церкви? Каким образом мы подходим к разногласиям, конфликтам и 

трудностям? Как мы содействуем сотрудничеству с соседними 

епархиями, с монашескими и посвященными общинами, с ассоциациями 

и движениями мирян и между ними, и т.д.? Каков наш опыт диалога и 

совместного служения с верующими других религий и с неверующими? 

Как Церковь ведёт диалог с различными общественными институтами и 

чему учится у них в мире политики, экономики, культуры, гражданского 

общества, в деле заботы о бедных…?  

 

 

 



21 
 

VII. ОТНОШЕНИЯ С ДРУГИМИ ХРИСТИАНСКИМИ КОНФЕССИЯМИ 

Диалог между христианами разных конфессий, объединённых единым 

Крещением, занимает особое место на синодальном пути. Какие 

отношения мы поддерживаем с братьями и сёстрами других 

христианских конфессий? В каких областям мы сотрудничаем? Какие 

плоды мы получили от этого «движения вместе»? Какие возникли 

трудности? 

  

VIII. ВЛАСТЬ И УЧАСТИЕ 

Синодальная Церковь — это Церковь, где все имеют возможность 

принимать участие и брать на себя ответственность. Каким образом 

происходит распознание целей, которых нужно достичь, пути, которым 

нужно следовать, и шагов, которые необходимо сделать? Как 

осуществляется власть внутри нашей поместной Церкви? Каковы 

практики работы в команде и в духе общей ответственности? Какое 

содействие оказывается служению мирян и принятию на себя 

ответственности со стороны верующих? Как работают органы 

синодальности на уровне поместной Церкви? Можно ли назвать этот 

опыт плодотворным? 

  

IX. РАСПОЗНАНИЕ И ПРИНЯТИЕ РЕШЕНИЙ 

В синодальном стиле решения принимаются через распознание, на 

основании согласия, рождающегося из общего послушания Духу. Каковы 

процедуры и методы, которые мы используемся для совместного 

распознания и принятия решений? Как их возможно улучшить? Каким 

образом мы поощряем участие в принятии решений внутри 

иерархически структурированной общины? Как мы соединяем фазу 



22 
 

консультаций с совещательной фазой, процесс принятия решений с 

процессом их исполнения? Каким образом и с помощью каких 

инструментов мы содействуем прозрачности и подотчётности? 

 

X. ВОСПИТАНИЕ В СИНОДАЛЬНОСТИ 

Духовность «движения вместе» призвана быть принципом воспитания 

для формирования личности человека и христианина, семей и общин. 

Каким образом происходит формация, воспитание людей, особенно тех, 

кто несет ответственность внутри христианской общины, чтобы сделать 

их более способными «идти вместе», слушать друг друга и вести диалог? 

Какое воспитание мы предлагаем для распознавания и исполнения 

власти? Какие инструменты нам помогают видеть динамику культуры, в 

которую мы погружены, и влияние, которое она оказывает на стиль 

жизни Церкви? 

  



23 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

www.synod.va 

www.catholic.az/ru/synod 


